Revista digital de la Escuela de la Orientacion Lacaniana

EDITORIAL

Por Maria Inés Negri

DOSSIER: EL EMPUJE AL HEDONISMO EN LA CIVILIZACION CONTEMPORANEA

El sexo débil de los adolescentes: sexo-maquina y
mitologia del corazén
Por Serge Cottet

El reverso de la fiesta
Por Ménica Torres

El toxicomano es un sinverguenza
Por Ernesto Sinatra

Libertad, igualdad, fraternidad: lectura de Psycologies

Magazine
Por Rose-Paule Vinciguerra

Del “hedonismo contemporaneo” como empuje al plus-

de-gozar
Por Fabian Fajnwaks

El horizonte autista y mortifero del goce
Por Luis Dario Salamone

Las dos soluciones del hedonismo contemporaneo
Por Pascal Pernot

La adiccion al hedonismo
Por Dario Galante

El “sex appeal” del objeto técnico
Por Marcela Antelo

Hedonismo contemporaneo
Por Silvia Botto

Comunicacién y consumo masivo: ébullymia mediatica?
Por Astrid Alvarez de la Roche

La Globalizacion: Una “torre de Babel” contemporanea
Por Clara Holguin

Cuando los objetos suben a escena: el olor del caiio
Por Maria Josefina Sota Fuentes

¢Euforia de la inconsistencia?
Por Stella Harrison

MISCELANEAS

Satisfacciones en el “Prefacio a la Edicion inglesa del

seminario XI”
Por Luis Erneta

El analisis por afiadidura
Por Flory Kruger

La importancia del pase
Por Oscar Zack

Personalidad y marginalidad
Por Adriana Luka

ELDSMYy los trastornos de la personalidad
Por Juan Pablo Lucchelli

Segregacion y racismo
Por Ernesto Derezesky

Psicoanalisis aplicado: nuevas formas de asistencia
Por Marta Goldenberg

Una prediccion lacaniana
Por Fernando Vitale

Apuntes para una investigacion sobre psicosis ordinaria
Por Nora Silvestri

OPINION ILUSTRADA

Nuestro objeto a
Por Frangois Regnault

Daisetsu Suzuki. La autoridad y su sombraw
Por Alberto Silva

El sujeto, lo real y el antihumanismo. Apuntes
wittgensteinianos al Abandono del mundo de Samuel
Cabanchik

Por Glenda Satne

Copyright Virtualia © 2008 - http://www.eol.org.ar/virtualia/




El horizonte autista y mortifero del goce

Por Luis Dario Salamone

En este trabajo se argumenta contra la falaz apelacién al hedonismo antiguo como dando
cuenta de la situacion actual de nuestra sociedad y el consumo de drogas, destacando que lo
que podria tomarse de Epicuro es solo alguna observaciéon secundaria. Si son mas pertinentes
las descripciones de otros pensadores y autores como Bauman, de Quincey, o Bukowsky para
acercarnos a los impases del discurso capitalista con su puesta en juego del plus de gozar,
que sume al sujeto en un goce autista y obtura otro tratamiento de la sexualidad y la muerte.
Pero, en verdad, es el cinismo el que mejor da cuenta de la posicién del toxicomano. Posiciéon
ante la que el psicoanalisis, via la transferencia, puede permitir darle otro cause a esa relaciéon
obturada con el Otro.

“Quien se prepara de la mejor manera para no depender de las cosas externas, éste procura familiarizarse con todo lo
posible: y que las cosas imposibles no sean al menos extrafias. Respecto a todo aquello con lo que no es capaz siquiera
de eso, lo deja al margen y marca los limites de todo lo que resulta til para su actuacién.”

Epicuro [1]

1- Las relaciones del sujeto con su goce

En las Apuestas del Congreso de 2008 Eric Laurent[2] se ha referido al estado actual de la civilizacién planteadolo
como un individualismo o hedonismo conformista de masa. Afirma que un psicoanalista no pude admitir la cuestion

de un hedonismo contemporaneo, ya que hedonismo implica una medida de la relacién del sujeto con su goce.

El hedonismo considera al hedoné, al placer, como el bien supremo. Suelen vincularse en esta doctrina pensadores
diversos. Se supone que el primer hedonista fue, a principios del siglo IV a.C., Eudoxo de Cnido, otros sefialan a
Aristipo de Cirene como el padre del hedonismo. Pero ha quedado en la historia ligado a la figura de Epicuro de
Samos, nacido en el afio 342 a.C. En su libro Del fin escribe “Yo ciertamente no tengo cosa alguna por buena, excepto
la suavidad de los licores, los deleites de Venus, la dulzuras que percibe el oido y las belleza que goza la vista”
[3]. Su discipulo Timocrates, luego de haber dejado su escuela escapando, segtin sus propias palabras, de aquella
filosoffa nocturna y secreto conventiculo, afirma en su obra De la alegria que Epicuro vomitaba dos veces al dia por
los excesos del lujo y la molicie.

Mas alla de las criticas a su figura y filosofia el placer propuesto por Epicuro tenia cierta moderacién, podia guardar
relacién con el momento vivido en el presente, en el pasado o el esperado; pero en su punto culminante tendria un
signo negativo, este seria la ataraxia. Por eso resultaba de importancia identificar el limite que le permitia al sujeto
sentir placer, limite que podria variar en forma continua. No empujaba, como sostienen algunos, a la btisqueda de
una estimulacién transitoria, sino de una saciedad perdurable. Un punto a considerar es que para Epicuro el placer
implica la ausencia del dolor asi como de cualquier afliccién que el sujeto pudiera llegar a tener: aburrimiento,
hambre, tension sexual, etc.

Si bien lo que propone esta doctrina es encontrarse con la satisfaccion, esta no se busca como un fin en si mismo sin
considerar los medios, lo cual es mas bien la empresa que puede comprometer a un sujeto en su relaciéon con las drogas.

2- El tetrapharmakos, remedio hedonista

Se supone que Epicuro escribié cerca de trescientos voltiimenes, lamentablemente no ha llegado a nuestros dias
una obra que podria habernos ilustrado con respecto a su doctrina llamada “Sobre opcién y abstinencia”, en la

Copyright Virtualia © 2008 - http://www.eol.org.ar/virtualia/




cual se referia a la forma de escoger sabiamente los placeres. Nos han llegado, en cambio, tres cartas dirigidas a sus
amigos, recogidas por Diégenes Laercio y algunos fragmentos. En estos trabajos o comentarios que han llegado de
otros autores que se refieren a él, queda establecido que Epicuro sostenia que nunca hay que arriesgar la salud, las
amistades, las finanzas o la condicién legal tras un placer innecesario; en la medida en que no resulta esperable que
el placer se mezcle con un futuro sufrimiento. El placer es reivindicado como el fundamento de la felicidad. No
deja de tomar en cuenta la necesidad de moderar los deseos, rechazar los temores irracionales y encontrarse con los
placeres de la vida sencilla, que toma en cuenta los goces del conocimiento, la memoria y la amistad. En uno de los
libros perdidos titulado Canon, que versaba sobre las reglas para discernir lo verdadero de lo falso, planteaba que las
sensaciones necesitan criterios para organizarse.

Es precisamente frente al hecho de que el placer puede derivar en el dolor que la doctrina de Epicuro va moderandose.
No propone el placer de los intemperantes sino el que se funda en la ygeia, la sanidad del cuerpo y sobre la ataraxia,
la tranquilidad del espiritu. Se trata de un placer que toma en cuenta la phrénesis, la prudencia. Se trata, en definitiva,
de un placer calculado. Que no lleva a los dolores del cuerpo o a la turbacién del alma. Cuando a los placeres les
sigue una molestia mayor conviene soslayarlos. Nos dice: “Un recto conocimientos de estos deseos sabe, en efecto,
supeditar toda eleccién o rechazo a la salud del cuerpo y a la serenidad del alma, porque esto es la culminacién de
la vida feliz.”[4]

Epicuro sentia una suerte de rechazo por la ciudad opulenta, por la politica de lujo y de consumo, ya que estas
cuestiones animalizaban al ser humano y lo empujaban a la miseria y al dolor. El placer y el dolor son los hilos que
atraviesan nuestra carne y nos dan la pauta de lo que nos resulta conveniente. Su biisqueda por momentos se torrnaba
modesta: “Siento gozo de mi cuerpo al alimentarme de pan y agua, y escupo sobre los placeres de la suntuosidad, no
por ellos mismos, sino por las trampas que nos tienden.”[5] Se trata de una vida placentera con gusto por la sensatez.
La eudaimonia, la felicidad, no pasa por el campo del tener sino del ser.

Como toda filosofia helenista la de Epicuro tiene un significado practico, es una filosofia de la vida, es una medicina
para los males de la vida: el temor a los dioses, el temor a la muerte, el temor de que el bien sea dificil de procurar
y el temor a los males inminentes. Alguien podria pensar en alguna droga como un remedio ante estos y otros
temores, pero el antidoto que Epicuro propone sélo se vincula con los farmacos por una deriva significante, se trata
del tetraphdrmakos. “Siempre sea tu ayuda el fetraphdarmakos: que la divinidad no debe producirte ningtin temor; que
no es temible la muerte, que es facil procurarse el bien, que es facil soportar el mal”[6]

El hedonismo ha tenido muchos detractores y ecos en pensadores como Hobbes, Locke y Hume que lo tuvieron en
cuenta en su filosofia, la teoria utilitaria del siglo XVIII y Bentham han sido sefialados como sus continuadores. Pero
muchos se refieren al hedonismo en un sentido més laxo.

Resulta interesante como varios libros que han aparecido dltimamente, particularmente defendiendo el derecho a
drogarse, toman el término como parte de su argumentacion. Uno de los més interesantes es el de Stuart Walton:
“Una historia cultural de la intoxicacién”, en su prélogo Fernando Savater plantea: “los que preferimos las tabernas
y los estancos a las farmacias echamos de menos que la cuestion de las llamadas drogas rara vez se plantee en su
auténtico terreno hedonista, es decir, el de la reivindicacién humanisima del derecho a la embriaguez”[7].

Segtin Walton la era cristiana y su influencia en las instituciones culturales llev6 a una represiéon del hedonismo.
El papel del vino que, para los griegos, tenia una doble funcién: ser el sacramento del culto a Dionisio y servir de
lubricante social que animaba los debates filoséficos del simposio, fue quedando en la historia. La borrachera dejé6 de
tener ese costado digno para en siglo XIX convertirse en una patologia.

Walton aprovecha para mandarnos una recomendacién a los psicoanalistas. Asi como el psicoanalisis, escandalizando
a la época, planteé la necesidad de reconocer las pulsiones sexuales en lugar de asfixiarlas, “podria sugerir
provechosamente a muchos de sus clientes actuales que tuvieran el mismo valor para identificar el impulso que los
mueve a drogarse...”[8]

Copyright Virtualia © 2008 - http://www.eol.org.ar/virtualia/




Estimado Walton: 1- El psicoanalista trabaja con analizantes, clientes acaso tengan los dealers, 2- Generalmente
el impulso que lo lleva al sujeto a intoxicarse es precisamente el rechazo de saber acerca de la sexualidad, de la
dimensién de imposible que se juega entre los sexos.

Lo que quizés podriamos tomar de Epicuro para vincularlo con el campo de las toxicomanias es su critica al imperio
asfixiante que puede provocar la informacién en un sujeto, esto determina la capacidad para entender el mundo,
marca la direccién de una ideologia, sin embargo el sujeto se atascara en grumos ideolégicos. Ese “atasco mental” es
testimoniado frecuentemente apareciendo como una de las funciénes de la droga que le permite al sujeto salirse de la
dimension torturante del pensamiento. Dejar de vivir, como lo plantea Fito Paez, atormentado de sentido.

Resulta pertinente la referencia al toxic6logo aleman Louis Lewin “todo el mundo tiene derecho a hacerse dafio a si
mismo”. El psicoandlisis no plantea una moral al respeto, pero en este punto se juega una patologia de la ética, lo que
el psicoandlisis permite es hacerse responsable de su goce al sujeto que se decide a consultarlo. Ni la moral kantiana
ni la sadiana son una solucién pertinente para las encrucijadas que al sujeto lo llevan al aturdimiento.

Como lo plante¢ Eric Laurent ese goce mas alla del principio del placer al cual podria empujar el lamado hedonismo
moderno, primero considerado como un suefio, luego como una cantinela, “indica el horizonte de la pulsién de
muerte”, por eso la adiccién es definida como “el horizonte autista y mortifero del goce”.[9]

En el origen de la relacién de un sujeto con las drogas encontramos los viejos representantes pulsionales: sexualidad
y muerte. La pubertad, en la cual el sujeto se enfrenta con la sexualidad, acostumbra a ser una de las razones. El
rechazo de la muerte que, paradéjicamente, puede llevarlo al sujeto a matarse, suele ser otra. Muchas veces sera otro
contacto con la posibilidad de la muerte lo que determine sus razones de salida; pero escapando es como el sujeto se
mete en la trampa.

Una de las méximas de Epicuro nos muestra una de esas tipicas entradas al universo de las drogas, y sus consecuencias:
“Tan grande es la ignorancia de los hombres, tan grande su locura que algunos que por temor de la muerte son
empujados a la muerte.”[10]

3- El yugo hedonista

Es una buena oportunidad para comentar el dltimo libro de Zygmund Bauman que precisamente retoma la cuestion
del hedonismo. Nos hemos referido a él en otras oportunidades. Recordemos brevemente sus desarrollos. Fue muy
celebrada su metafora para dar cuenta de la fase actual de la modernidad. La modernidad ha sido, desde un principio,
un proceso de licuefaccién. Los sélidos se han ido disolviendo. La modernidad fluida derrite “los vinculos entre
las elecciones individuales y los proyectos y las acciones colectivas”[11]. Podemos decir que la modernidad ha ido
resquebrajando los vinculos entre el sujeto y el Otro. Ya en su primer libro, poniendo a prueba su paradigma de lo
liquido, plantea como la compulsién se ha convertido en una adiccién. Buscar consejos, ejemplos, guias, puede ser
una adicciéon. Al hacerlo, més se lo necesita y mas desdichado se encuentra el sujeto. Bauman plantea que cualquier
adiccion resulta autodestructiva, ya que destruye la posibilidad de que el sujeto se encuentre satisfecho alguna vez.
Quien busca una receta para vivir bien y los accesorios necesarios para hacerlo, se encuentra con que tienen fecha de
vencimiento. El consumo lo mete al sujeto en una carrera en la cual la linea de llegada se desplaza mas velozmente
que él. Si bien sus consideraciones respecto al deseo no guardan una relacién estrecha con la nuestra, ya que lo reduce
a las cosas del querer, sus conclusiones resultan validas: “Ahora al deseo le toca el turno de ser desechado”[12].
Llama anhelo a aquello que lo reemplaza. Para la sociedad posmoderna sus miembros son fundamentalmente
consumidores, no productores.

En su obra posterior, “Amor liquido”[13] Bauman pondra a prueba su paradigma de la liquidez para dar cuenta
de los vinculos humanos actuales, partiendo de una novela de Robert Musil, a la cual se ha referido Miller. EI actor
central es precisamente el hombre sin vinculos. Hombres sueltos que deben conectarse, pero sin grandes perspectivas
de duracién. Vinculos lo suficientemente flojos para que resulten faciles de desatar. No abundaremos en comentarios
con respeto a este libro que ya hemos tratado en otra oportunidad, pero queda claro que al establecerse “relaciones
de bolsillo”, que se pueden sacar del mismo o volver a arrojarse alli, el que puede ser desechado ahora no es el deseo

Copyright Virtualia © 2008 - http://www.eol.org.ar/virtualia/




sino el sujeto mismo. La caracteristica de nuestra época es la velocidad, como lo planteaba Ralph Emerson cuando se
patina sobre hielo fino, lo que puede salvarnos es la velocidad. Podemos utilizar el término red en lugar de sociedad,
lo que nos permite conectarnos tan rapidamente como desconectarnos del otro.

En “Vida liquida” Bauman dedica un capitulo a los “Consumidores en la sociedad moderna liquida”. La existencia
de la sociedad de consumo se basa en la promesa de satisfacer deseos, promesa que tiene valor en la medida en que
los deseos permanecen insatisfechos. De la necesidad se pasa a la compulsiéon o a la adiccién. Los objetos de consumo
se promueven para ser luego devaluados. Lo que se devaltia es el sujeto. Un punto interesante es la promocién del
goce autoerodtico que Freud ha ligado a las adicciones, el consumo se liga a una actividad solitaria, aun cuando se
realice en compaiifa.

Bauman aislara el “sindrome consumista” que consiste, por encima de todo, en una negacién enfatica, tanto del
caracter virtuoso de la dilacién, como de la correccién y conveniencia del aplazamiento de la satisfaccion[14]. Este
sindrome degradé la duracion en beneficio de la fugacidad. La rapidez, el exceso y el desperdicio son los rasgos
mas destacados del sindrome consumista. El mercado es una suerte de Rey Midas que todo lo que toca convierte en
articulo de consumo. Esta satisfaccion instantdnea que se promueve junto al exceso pone en primer plano la cuestion
de las toxicomantias. El sujeto que consume drogas muchas veces se constituye en el “consumidor ideal” y, no tarda
en convertirse en un objeto del consumo.

En su libro siguiente Bauman realizara un inventario de los mas frecuentes temores de nuestra sociedad liquida.
En lugar de controlar o eliminar los desastres, la sociedad es capaz de producir desastres humanos parecidos a los
naturales. ; Cémo se llama la obra? Adivinaron: “Miedo liquido”[15].

Cuando los libros de Bauman comenzaban a mostrar en acto lo que es un objeto de consumo, publica “Vida de
consumo”. Nuestra sociedad de consumidores “se caracteriza por refundar las relaciones interhumanas a imagen
y semejanza de las relaciones que se establecen entre consumidores y objetos de consumo” [16]. En la sociedad
de consumidores, afirma Bauman, nadie puede convertirse en sujeto, sin antes convertirse en producto. La
caracteristica mas importante de esta sociedad, “es su capacidad de transformar a los consumidores en productos
consumibles.”[17]

El consumidor es consumido. Incluso, como lo ha planteado Mauricio Tarrab, “la gran boca que debe preocuparnos
no es la de los consumidores, la gran boca consumidora que hace de correlato con la caida del padre, es la gran boca
del deseo materno, cuyas consecuencias son siempre estragantes”[18].

Bauman se pregunta por la felicidad en la moderna sociedad de consumidores. Recoge la opinion de Richard Layard
que, en su libro sobre la felicidad, denomina al consumo “yugo hedonista”. Este dista de ser una maquinaria que
otorga un volumen de felicidad al dia. Aunque ha decir verdad habria que ver con qué criterio de felicidad nos
manejamos, ya que el consumo puede alimentar la felicidad propia de la pulsién de muerte.

El discurso capitalista genera efectos que, lejos del hedonismo, pone en juego al plus de gozar. Al borrar la castracion,
el acceso al goce por parte del sujeto, se da de una forma tal que supone un encuentro con una satisfacciéon que lo
empuja més alld del principio del placer. Lo sumerge en un goce autista, en una posicion cinica. Lo introduce en
el pantano mortifero de la pulsiéon de muerte donde el sujeto puede ser tragado. La dimensioén autista del goce lo
invita al sujeto a pisar la tierra en un pantano del cual le costara mucho salir sin que le den una mano, sin un palo
del cual poder tirar para salir del lodo. Pero, mientras tanto, rechaza esa posibilidad, empantanado en su goce. La
herramienta que el analista le ofrece pasa por cambiar su dimensién, entrando en el goce de la palabra.

4- El cinismo moderno

Desde su origen en el TyA hemos ligado a las toxicomanias a otra corriente filoséfica que el hedonismo. Se trata del
cinismo. Un filésofo que ha tenido tanta difusion como el sociélogo que comentamos en el punto anterior, Michel
Onfray, ha escrito un libro que nos permite enriquecer nuestra perspectiva, se trata de “Cinismos”. Su recorrido
nos muestra la posicién de Aristipo, que se preocupaba por gozar del presente y preferia los placeres del cuerpo a

Copyright Virtualia © 2008 - http://www.eol.org.ar/virtualia/



los del alma. Los cirenaicos proponian que el placer es un bien, aunque pueda llegar a provenir de las cosas mas
vergonzosas. Los euchistyas “repudiaban el trabajo y pasaban la mayor parte del tiempo sin hacer nada. Cuando
no sucumbian al dolce far niente, se dedicaban a bailar y consumir estupefacientes”[19]. No nos detendremos a
comentar los postulados cinicos ni sus figuras emblematicas, ya que han sido motivo de discusion frecuente en el
TyA. Simplemente recordaremos que la posicion cinica era una forma de repudiar al amo antiguo e implicaba un
rechazo del Otro. Hace afios nos hemos referido al cinismo como una posicién subjetiva.

Hay que decir que los cinicos tenian una vertiente mas que interesantes para los psicoanalistas, entre ellas el uso
de equivocos en su enseflanza. Ademas nos permite hablar de una consecuencia propia del final de anélisis: el
saldo cinico. Es s6lo en el punto de rechazo del Otro que los tomamos para compararlos con el sujeto que consume
sustancias toxicas, en tanto permiten dar cuenta de un goce autista.

Dibégenes de Sinope segtn algunas versiones se suicid6, segun otras lo hizo de una manera mitigada, por negarse a
utilizar el fuego, protestando contra Prometeo, simbolo de la civilizacién, comia alimentos sin cocinarlos, hasta que
no pudo ser digerir un pulpo crudo.

Onfray incluye en su libro un apéndice donde presenta los cinismos vulgares que circulan en nuestros tiempos,
dentro de ellos est4 el llamado “cinismo capitalista”, analizado por Marx en “El capital” quien “puso en evidencia la
rapacidad de los capitalistas, de los economistas y de los financistas que aceitan la maquinaria con vidas humanas, al
precio de la salud psiquica y la integridad corporal”[20]. No estamos de acuerdo de ubicar a Baltasar Gracian en esta
categoria como lo hace Onfray. Pero es verdad que esta modalidad de cinismo moderno no duda de hacer de la vida
humana el combustible para obtener los beneficios buscados.

En “Confesiones de un opiémano inglés” observamos el testimonio de Thomas de Quincey que, segtin sus propios
términos, pasa de los placeres a los tormentos del opio. Buscando un hedonismo téxico culmina en una posiciéon
cinica. El encuentro con el opio lo sumerge en un “abismo de divino goce”, parece haber encontrado “el secreto de
la felicidad sobre el que los fil6sofos habian discutido durante siglo... la felicidad podia comprarse ahora por un
penique y llevarse en el bolsillo del chaleco, éxtasis portatiles...”[21]. Pero comienza a buscar la soledad y el silencio;
el goce cinico no tarda en irrumpir en su vida y convertirla en un tormento. “Si el tomar opio es un placer sensual, y
si tengo que confesar que me he dejado dominar por el vicio hasta el exceso no registrado por ningtin otro hombre,
no es menos cierto que he luchado contra esa fascinadora esclavitud con fervor religioso”[22]. Debi6 luchar con una
fanebre melancolia totalmente incomunicable por palabras que lo sumieron en una desesperacién suicida. Sabemos
que Freud advirtié que el principio del placer parece estar al servicio de la pulsién de muerte y que esta realiza su
trabajo en forma inadvertida[23].

Si bien hemos observado la posicion cinica por parte de los sujetos mas en vinculacion al consumo de otras sustancias
toxicas que el alcohol. Nos encontramos con un personaje que destila un cinismo digno de tenerse en cuenta. Se trata
de Chasrles Bukowski. Un buen testimonio de ello es el titulo de un libro que contiene una entrevista que le realizara
Fernanda Pivano: “Lo que mds me gusta es rascarme los sobacos”. Ya en el titulo mismo vemos que, ni se trata de un
goce que pase por el Otro, ni de un goce que necesite recurrir al falo para ser obtenido. Alli plantea lo que piensa de
los demas: “No me gusta la gente, no he cambiado de idea, son heces vivientes” [24]. Este Diégenes moderno afirma
“No me gustan las leyes, la moral, las religiones, las reglas. No me gusta dejarme moldear por la sociedad.”[25]

La funcién del analista es una puerta de salida a ese cinismo contemporaneo, al ofrecer, con la puesta a punto de la
transferencia, la posibilidad de que esa relacion al Otro obturada, como forma de rechazo del inconsciente, encuentre
otro cause.

1- Epicuro. Sobre la felicidad. Debate editorial. Barcelona, 2001.

2- Laurent, Eric. Apuestas del congreso de 2008. Pagina de la AMP.

3- Laercio, Di6égenes. Vida de los mas ilustres filésofos griegos (Vol. II). Orbis. Madrid, 1985. Pag. 178.
4- [dem. Referencia 1. Pag. 62.

5- [dem. Referencia anterior. Pag. 33.

6- Papiro de Herculano, 1005. col. 4. Bogliolo, Luis. La filosofia Antigua. Difusién, Buenos Aires, 1953.
7- Walton, Stuart. Una historia cultural de la intoxicacién. Océano. México, 2001.

Copyright Virtualia © 2008 - http://www.eol.org.ar/virtualia/




8- I[dem. Referencia anterior. Pag. 28.

9- I[dem. Referencia 2.

10- [dem. referencia 1. Pag. 74.

11- Bauman, Zygmunt. Modernidad liquida. Fondo de Cultura econémica. Argentina, 2003. Pag. 11.

12- [dem. Referencia anterior. Pag.81.

13- Bauman, Zygmunt. Amor liquido. Fondo de Cultura econémica. Argentina, 2005.

14- Bauman, Zygmunt. Vida liquida. Paidés. Argentina, 2006. Pag. 109. Pag. 113.

15- Bauman, Zygmunt. Miedo liquido. Paidés. Argentina, 2006.

16- Bauman, Zygmunt. Vida de consumo. Fondo de Cultura econémica. Argentina, 2007. Pag. 24.

17- [dem. Referencia anterior. Pag. 26.

18- Tarrab, Mauricio. En las huellas del sintoma. Grama ediciones. Buenos Aires, 2005. Pag. 99.

19- Onfray, Michel. Cinismos. Retrato de los filésofos llamados perros. Paidés. Buenos Aires, 2002. Pag. 26.

20- [dem. Referencia anterior. Pag. 215.

21- De Quincey, Thomas. Confesiones de un opiémano inglés. Centro editor de América Latina. Buenos Aires, 1978. Pag. 42.
22- [dem. Nota anterior. Pag. 8.

23- Freud, Sigmund. Mas alla del principio del placer. Amorrortu editores. Buenos Aires, 1986.

24- Bukowski, Charles. Lo que mas me gusta es rascarme los sobacos. Editorial Anagrama. Barcelona, 1987. Pag. 22.
25- [dem. Referencia anterior. Pag. 29.

Copyright Virtualia © 2008 - http://www.eol.org.ar/virtualia/




