
SUMARIO

Copyright Virtualia © 2008 - http://www.eol.org.ar/virtualia/

#17 Enero / Febrero 2008

El sexo débil de los adolescentes: sexo-máquina y 
mitología del corazón
Por Serge Cottet

El reverso de la fiesta
Por Mónica Torres

El toxicómano es un sinverguenza
Por Ernesto Sinatra

Libertad, igualdad, fraternidad: lectura de Psycologies 
Magazine
Por Rose-Paule Vinciguerra

Del “hedonismo contemporáneo” como empuje al plus-
de-gozar
Por Fabián Fajnwaks

El horizonte autista y mortífero del goce
Por Luis Dario Salamone

Las dos soluciones del hedonismo contemporáneo
Por Pascal Pernot

La adiccion al hedonismo
Por Dario Galante

El “sex appeal” del objeto técnico
Por Marcela Antelo

Hedonismo contemporáneo
Por Silvia Botto

Comunicación y consumo masivo: ¿bullymia mediática?
Por Astrid Álvarez de la Roche

La Globalización: Una “torre de Babel” contemporánea
Por Clara Holguin

Cuando los objetos suben a escena: el olor del caño
Por Maria Josefina Sota Fuentes

¿Euforia de la inconsistencia?
Por Stella Harrison

DOSSIER: EL EMPUJE AL HEDONISMO EN LA CIVILIZACIÓN CONTEMPORÁNEA

Satisfacciones en el “Prefacio a la Edición inglesa del 
seminario XI”
Por Luis Erneta

El análisis por añadidura
Por Flory Kruger

La importancia del pase
Por Oscar Zack

Personalidad y marginalidad
Por Adriana Luka

El DSM y los trastornos de la personalidad
Por Juan Pablo Lucchelli

Segregación y racismo
Por Ernesto Derezesky

Psicoanálisis aplicado: nuevas formas de asistencia
Por Marta Goldenberg

Una predicción lacaniana
Por Fernando Vitale

Apuntes para una investigación sobre psicosis ordinaria
Por Nora Silvestri

MISCELÁNEAS

Nuestro objeto a
Por François Regnault

Daisetsu Suzuki. La autoridad y su sombraw
Por Alberto Silva

El sujeto, lo real y el antihumanismo. Apuntes 
wittgensteinianos al Abandono del mundo de Samuel 
Cabanchik
Por Glenda Satne

OPINIÓN ILUSTRADA

EDITORIAL
Por María Inés Negri



Copyright Virtualia © 2008 - http://www.eol.org.ar/virtualia/ 2

Enero/ Febrero - 2008#17

El horizonte autista y mortífero del goce 
Por Luis Darío Salamone

En este trabajo se argumenta contra la falaz apelación al hedonismo antiguo como dando 
cuenta de la situación actual de nuestra sociedad y el consumo de drogas, destacando que lo 
que podría tomarse de Epicuro es solo alguna observación secundaria. Sí son más pertinentes 
las descripciones de otros pensadores y autores como Bauman, de Quincey, o Bukowsky para 
acercarnos a los impases del discurso capitalista con su puesta en juego del plus de gozar, 
que sume al sujeto en un goce autista y obtura otro tratamiento de la sexualidad y la muerte. 
Pero, en verdad, es el cinismo el que mejor da cuenta de la posición del toxicómano. Posición 
ante la que el psicoanálisis, vía la transferencia, puede permitir darle otro cause a esa relación 
obturada con el Otro.

“Quien se prepara de la mejor manera para no depender de las cosas externas, éste procura familiarizarse con todo lo 
posible: y que las cosas imposibles no sean al menos extrañas. Respecto a todo aquello con lo que no es capaz siquiera 
de eso, lo deja al margen y marca los límites de todo lo que resulta útil para su actuación.”

Epicuro [1] 

1- Las relaciones del sujeto con su goce 

En las Apuestas del Congreso de 2008 Eric Laurent[2] se ha referido al estado actual de la civilización planteadolo 
como un individualismo o hedonismo conformista de masa. Afirma que un psicoanalista no pude admitir la cuestión 
de un hedonismo contemporáneo, ya que hedonismo implica una medida de la relación del sujeto con su goce.

El hedonismo considera al hedoné, al placer, como el bien supremo. Suelen vincularse en esta doctrina pensadores 
diversos. Se supone que el primer hedonista fue, a principios del siglo IV a.C., Eudoxo de Cnido, otros señalan a 
Aristipo de Cirene como el padre del hedonismo. Pero ha quedado en la historia ligado a la figura de Epicuro de 
Samos, nacido en el año 342 a.C. En su libro Del fin escribe “Yo ciertamente no tengo cosa alguna por buena, excepto 
la suavidad de los licores, los deleites de Venus, la dulzuras que percibe el oído y las belleza que goza la vista” 
[3]. Su discípulo Timócrates, luego de haber dejado su escuela escapando, según sus propias palabras, de aquella 
filosofía nocturna y secreto conventículo, afirma en su obra De la alegría que Epicuro vomitaba dos veces al día por 
los excesos del lujo y la molicie. 

Más allá de las críticas a su figura y filosofía el placer propuesto por Epicuro tenía cierta moderación, podía guardar 
relación con el momento vivido en el presente, en el pasado o el esperado; pero en su punto culminante tendría un 
signo negativo, este sería la ataraxia. Por eso resultaba de importancia identificar el límite que le permitía al sujeto 
sentir placer, límite que podría variar en forma continua. No empujaba, como sostienen algunos, a la búsqueda de 
una estimulación transitoria, sino de una saciedad perdurable. Un punto a considerar es que para Epicuro el placer 
implica la ausencia del dolor así como de cualquier aflicción que el sujeto pudiera llegar a tener: aburrimiento, 
hambre, tensión sexual, etc.

Si bien lo que propone esta doctrina es encontrarse con la satisfacción, esta no se busca como un fin en si mismo sin 
considerar los medios, lo cual es más bien la empresa que puede comprometer a un sujeto en su relación con las drogas.

2- El tetraphármakos, remedio hedonista

Se supone que Epicuro escribió cerca de trescientos volúmenes, lamentablemente no ha llegado a nuestros días 
una obra que podría habernos ilustrado con respecto a su doctrina llamada “Sobre opción y abstinencia”, en la 



Copyright Virtualia © 2008 - http://www.eol.org.ar/virtualia/ 3

Enero/ Febrero - 2008#17

cual se refería a la forma de escoger sabiamente los placeres. Nos han llegado, en cambio, tres cartas dirigidas a sus 
amigos, recogidas por Diógenes Laercio y algunos fragmentos. En estos trabajos o comentarios que han llegado de 
otros autores que se refieren a él, queda establecido que Epicuro sostenía que nunca hay que arriesgar la salud, las 
amistades, las finanzas o la condición legal tras un placer innecesario; en la medida en que no resulta esperable que 
el placer se mezcle con un futuro sufrimiento. El placer es reivindicado como el fundamento de la felicidad. No 
deja de tomar en cuenta la necesidad de moderar los deseos, rechazar los temores irracionales y encontrarse con los 
placeres de la vida sencilla, que toma en cuenta los goces del conocimiento, la memoria y la amistad. En uno de los 
libros perdidos titulado Canon, que versaba sobre las reglas para discernir lo verdadero de lo falso, planteaba que las 
sensaciones necesitan criterios para organizarse.

Es precisamente frente al hecho de que el placer puede derivar en el dolor que la doctrina de Epicuro va moderándose. 
No propone el placer de los intemperantes sino el que se funda en la ygeia, la sanidad del cuerpo y sobre la ataraxía, 
la tranquilidad del espíritu. Se trata de un placer que toma en cuenta la phrónesis, la prudencia. Se trata, en definitiva, 
de un placer calculado. Que no lleva a los dolores del cuerpo o a la turbación del alma. Cuando a los placeres les 
sigue una molestia mayor conviene soslayarlos. Nos dice: “Un recto conocimientos de estos deseos sabe, en efecto, 
supeditar toda elección o rechazo a la salud del cuerpo y a la serenidad del alma, porque esto es la culminación de 
la vida feliz.”[4]

Epicuro sentía una suerte de rechazo por la ciudad opulenta, por la política de lujo y de consumo, ya que estas 
cuestiones animalizaban al ser humano y lo empujaban a la miseria y al dolor. El placer y el dolor son los hilos que 
atraviesan nuestra carne y nos dan la pauta de lo que nos resulta conveniente. Su búsqueda por momentos se torrnaba 
modesta: “Siento gozo de mi cuerpo al alimentarme de pan y agua, y escupo sobre los placeres de la suntuosidad, no 
por ellos mismos, sino por las trampas que nos tienden.”[5] Se trata de una vida placentera con gusto por la sensatez. 
La eudaimonía, la felicidad, no pasa por el campo del tener sino del ser.

Como toda filosofía helenista la de Epicuro tiene un significado práctico, es una filosofía de la vida, es una medicina 
para los males de la vida: el temor a los dioses, el temor a la muerte, el temor de que el bien sea difícil de procurar 
y el temor a los males inminentes. Alguien podría pensar en alguna droga como un remedio ante estos y otros 
temores, pero el antídoto que Epicuro propone sólo se vincula con los fármacos por una deriva significante, se trata 
del tetraphármakos. “Siempre sea tu ayuda el tetraphármakos: que la divinidad no debe producirte ningún temor; que 
no es temible la muerte, que es fácil procurarse el bien, que es fácil soportar el mal”[6]

El hedonismo ha tenido muchos detractores y ecos en pensadores como Hobbes, Locke y Hume que lo tuvieron en 
cuenta en su filosofía, la teoría utilitaria del siglo XVIII y Bentham han sido señalados como sus continuadores. Pero 
muchos se refieren al hedonismo en un sentido más laxo. 

Resulta interesante como varios libros que han aparecido últimamente, particularmente defendiendo el derecho a 
drogarse, toman el término como parte de su argumentación. Uno de los más interesantes es el de Stuart Walton: 
“Una historia cultural de la intoxicación”, en su prólogo Fernando Savater plantea: “los que preferimos las tabernas 
y los estancos a las farmacias echamos de menos que la cuestión de las llamadas drogas rara vez se plantee en su 
auténtico terreno hedonista, es decir, el de la reivindicación humanísima del derecho a la embriaguez”[7]. 

Según Walton la era cristiana y su influencia en las instituciones culturales llevó a una represión del hedonismo. 
El papel del vino que, para los griegos, tenía una doble función: ser el sacramento del culto a Dionisio y servir de 
lubricante social que animaba los debates filosóficos del simposio, fue quedando en la historia. La borrachera dejó de 
tener ese costado digno para en siglo XIX convertirse en una patología. 

Walton aprovecha para mandarnos una recomendación a los psicoanalistas. Así como el psicoanálisis, escandalizando 
a la época, planteó la necesidad de reconocer las pulsiones sexuales en lugar de asfixiarlas, “podría sugerir 
provechosamente a muchos de sus clientes actuales que tuvieran el mismo valor para identificar el impulso que los 
mueve a drogarse…”[8] 



Copyright Virtualia © 2008 - http://www.eol.org.ar/virtualia/ 4

Enero/ Febrero - 2008#17

Estimado Walton: 1- El psicoanalista trabaja con analizantes, clientes acaso tengan los dealers, 2- Generalmente 
el impulso que lo lleva al sujeto a intoxicarse es precisamente el rechazo de saber acerca de la sexualidad, de la 
dimensión de imposible que se juega entre los sexos. 

Lo que quizás podríamos tomar de Epicuro para vincularlo con el campo de las toxicomanías es su crítica al imperio 
asfixiante que puede provocar la información en un sujeto, esto determina la capacidad para entender el mundo, 
marca la dirección de una ideología, sin embargo el sujeto se atascará en grumos ideológicos. Ese “atasco mental” es 
testimoniado frecuentemente apareciendo como una de las funciónes de la droga que le permite al sujeto salirse de la 
dimensión torturante del pensamiento. Dejar de vivir, como lo plantea Fito Paez, atormentado de sentido.

Resulta pertinente la referencia al toxicólogo alemán Louis Lewin “todo el mundo tiene derecho a hacerse daño a sí 
mismo”. El psicoanálisis no plantea una moral al respeto, pero en este punto se juega una patología de la ética, lo que 
el psicoanálisis permite es hacerse responsable de su goce al sujeto que se decide a consultarlo. Ni la moral kantiana 
ni la sadiana son una solución pertinente para las encrucijadas que al sujeto lo llevan al aturdimiento. 

Como lo planteó Eric Laurent ese goce más allá del principio del placer al cual podría empujar el llamado hedonismo 
moderno, primero considerado como un sueño, luego como una cantinela, “indica el horizonte de la pulsión de 
muerte”, por eso la adicción es definida como “el horizonte autista y mortífero del goce”.[9]

En el origen de la relación de un sujeto con las drogas encontramos los viejos representantes pulsionales: sexualidad 
y muerte. La pubertad, en la cual el sujeto se enfrenta con la sexualidad, acostumbra a ser una de las razones. El 
rechazo de la muerte que, paradójicamente, puede llevarlo al sujeto a matarse, suele ser otra. Muchas veces será otro 
contacto con la posibilidad de la muerte lo que determine sus razones de salida; pero escapando es como el sujeto se 
mete en la trampa. 

Una de las máximas de Epicuro nos muestra una de esas típicas entradas al universo de las drogas, y sus consecuencias: 
“Tan grande es la ignorancia de los hombres, tan grande su locura que algunos que por temor de la muerte son 
empujados a la muerte.”[10]

3- El yugo hedonista 

Es una buena oportunidad para comentar el último libro de Zygmund Bauman que precisamente retoma la cuestión 
del hedonismo. Nos hemos referido a él en otras oportunidades. Recordemos brevemente sus desarrollos. Fue muy 
celebrada su metáfora para dar cuenta de la fase actual de la modernidad. La modernidad ha sido, desde un principio, 
un proceso de licuefacción. Los sólidos se han ido disolviendo. La modernidad fluida derrite “los vínculos entre 
las elecciones individuales y los proyectos y las acciones colectivas”[11]. Podemos decir que la modernidad ha ido 
resquebrajando los vínculos entre el sujeto y el Otro. Ya en su primer libro, poniendo a prueba su paradigma de lo 
líquido, plantea como la compulsión se ha convertido en una adicción. Buscar consejos, ejemplos, guías, puede ser 
una adicción. Al hacerlo, más se lo necesita y más desdichado se encuentra el sujeto. Bauman plantea que cualquier 
adicción resulta autodestructiva, ya que destruye la posibilidad de que el sujeto se encuentre satisfecho alguna vez. 
Quien busca una receta para vivir bien y los accesorios necesarios para hacerlo, se encuentra con que tienen fecha de 
vencimiento. El consumo lo mete al sujeto en una carrera en la cual la línea de llegada se desplaza más velozmente 
que él. Si bien sus consideraciones respecto al deseo no guardan una relación estrecha con la nuestra, ya que lo reduce 
a las cosas del querer, sus conclusiones resultan válidas: “Ahora al deseo le toca el turno de ser desechado”[12]. 
Llama anhelo a aquello que lo reemplaza. Para la sociedad posmoderna sus miembros son fundamentalmente 
consumidores, no productores.

En su obra posterior, “Amor líquido”[13] Bauman pondrá a prueba su paradigma de la liquidez para dar cuenta 
de los vínculos humanos actuales, partiendo de una novela de Robert Musil, a la cual se ha referido Miller. El actor 
central es precisamente el hombre sin vínculos. Hombres sueltos que deben conectarse, pero sin grandes perspectivas 
de duración. Vínculos lo suficientemente flojos para que resulten fáciles de desatar. No abundaremos en comentarios 
con respeto a este libro que ya hemos tratado en otra oportunidad, pero queda claro que al establecerse “relaciones 
de bolsillo”, que se pueden sacar del mismo o volver a arrojarse allí, el que puede ser desechado ahora no es el deseo 



Copyright Virtualia © 2008 - http://www.eol.org.ar/virtualia/ 5

Enero/ Febrero - 2008#17

sino el sujeto mismo. La característica de nuestra época es la velocidad, como lo planteaba Ralph Emerson cuando se 
patina sobre hielo fino, lo que puede salvarnos es la velocidad. Podemos utilizar el término red en lugar de sociedad, 
lo que nos permite conectarnos tan rápidamente como desconectarnos del otro. 

En “Vida líquida” Bauman dedica un capítulo a los “Consumidores en la sociedad moderna líquida”. La existencia 
de la sociedad de consumo se basa en la promesa de satisfacer deseos, promesa que tiene valor en la medida en que 
los deseos permanecen insatisfechos. De la necesidad se pasa a la compulsión o a la adicción. Los objetos de consumo 
se promueven para ser luego devaluados. Lo que se devalúa es el sujeto. Un punto interesante es la promoción del 
goce autoerótico que Freud ha ligado a las adicciones, el consumo se liga a una actividad solitaria, aun cuando se 
realice en compañía.

Bauman aislará el “síndrome consumista” que consiste, por encima de todo, en una negación enfática, tanto del 
carácter virtuoso de la dilación, como de la corrección y conveniencia del aplazamiento de la satisfacción[14]. Este 
síndrome degradó la duración en beneficio de la fugacidad. La rapidez, el exceso y el desperdicio son los rasgos 
más destacados del síndrome consumista. El mercado es una suerte de Rey Midas que todo lo que toca convierte en 
artículo de consumo. Esta satisfacción instantánea que se promueve junto al exceso pone en primer plano la cuestión 
de las toxicomanías. El sujeto que consume drogas muchas veces se constituye en el “consumidor ideal” y, no tarda 
en convertirse en un objeto del consumo.

En su libro siguiente Bauman realizará un inventario de los más frecuentes temores de nuestra sociedad líquida. 
En lugar de controlar o eliminar los desastres, la sociedad es capaz de producir desastres humanos parecidos a los 
naturales. ¿Cómo se llama la obra? Adivinaron: “Miedo líquido”[15].

Cuando los libros de Bauman comenzaban a mostrar en acto lo que es un objeto de consumo, publica “Vida de 
consumo”. Nuestra sociedad de consumidores “se caracteriza por refundar las relaciones interhumanas a imagen 
y semejanza de las relaciones que se establecen entre consumidores y objetos de consumo” [16]. En la sociedad 
de consumidores, afirma Bauman, nadie puede convertirse en sujeto, sin antes convertirse en producto. La 
característica más importante de esta sociedad, “es su capacidad de transformar a los consumidores en productos 
consumibles.”[17]

El consumidor es consumido. Incluso, como lo ha planteado Mauricio Tarrab, “la gran boca que debe preocuparnos 
no es la de los consumidores, la gran boca consumidora que hace de correlato con la caída del padre, es la gran boca 
del deseo materno, cuyas consecuencias son siempre estragantes”[18].

Bauman se pregunta por la felicidad en la moderna sociedad de consumidores. Recoge la opinión de Richard Layard 
que, en su libro sobre la felicidad, denomina al consumo “yugo hedonista”. Este dista de ser una maquinaria que 
otorga un volumen de felicidad al día. Aunque ha decir verdad habría que ver con qué criterio de felicidad nos 
manejamos, ya que el consumo puede alimentar la felicidad propia de la pulsión de muerte. 

El discurso capitalista genera efectos que, lejos del hedonismo, pone en juego al plus de gozar. Al borrar la castración, 
el acceso al goce por parte del sujeto, se da de una forma tal que supone un encuentro con una satisfacción que lo 
empuja más allá del principio del placer. Lo sumerge en un goce autista, en una posición cínica. Lo introduce en 
el pantano mortífero de la pulsión de muerte donde el sujeto puede ser tragado. La dimensión autista del goce lo 
invita al sujeto a pisar la tierra en un pantano del cual le costará mucho salir sin que le den una mano, sin un palo 
del cual poder tirar para salir del lodo. Pero, mientras tanto, rechaza esa posibilidad, empantanado en su goce. La 
herramienta que el analista le ofrece pasa por cambiar su dimensión, entrando en el goce de la palabra.

4- El cinismo moderno

Desde su origen en el TyA hemos ligado a las toxicomanías a otra corriente filosófica que el hedonismo. Se trata del 
cinismo. Un filósofo que ha tenido tanta difusión como el sociólogo que comentamos en el punto anterior, Michel 
Onfray, ha escrito un libro que nos permite enriquecer nuestra perspectiva, se trata de “Cinismos”. Su recorrido 
nos muestra la posición de Aristipo, que se preocupaba por gozar del presente y prefería los placeres del cuerpo a 



Copyright Virtualia © 2008 - http://www.eol.org.ar/virtualia/ 6

Enero/ Febrero - 2008#17

los del alma. Los cirenaicos proponían que el placer es un bien, aunque pueda llegar a provenir de las cosas más 
vergonzosas. Los euchistyas “repudiaban el trabajo y pasaban la mayor parte del tiempo sin hacer nada. Cuando 
no sucumbían al dolce far niente, se dedicaban a bailar y consumir estupefacientes”[19]. No nos detendremos a 
comentar los postulados cínicos ni sus figuras emblemáticas, ya que han sido motivo de discusión frecuente en el 
TyA. Simplemente recordaremos que la posición cínica era una forma de repudiar al amo antiguo e implicaba un 
rechazo del Otro. Hace años nos hemos referido al cinismo como una posición subjetiva. 

Hay que decir que los cínicos tenían una vertiente más que interesantes para los psicoanalistas, entre ellas el uso 
de equívocos en su enseñanza. Además nos permite hablar de una consecuencia propia del final de análisis: el 
saldo cínico. Es sólo en el punto de rechazo del Otro que los tomamos para compararlos con el sujeto que consume 
sustancias tóxicas, en tanto permiten dar cuenta de un goce autista. 

Diógenes de Sínope según algunas versiones se suicidó, según otras lo hizo de una manera mitigada, por negarse a 
utilizar el fuego, protestando contra Prometeo, símbolo de la civilización, comía alimentos sin cocinarlos, hasta que 
no pudo ser digerir un pulpo crudo. 

Onfray incluye en su libro un apéndice donde presenta los cinismos vulgares que circulan en nuestros tiempos, 
dentro de ellos está el llamado “cinismo capitalista”, analizado por Marx en “El capital” quien “puso en evidencia la 
rapacidad de los capitalistas, de los economistas y de los financistas que aceitan la maquinaria con vidas humanas, al 
precio de la salud psíquica y la integridad corporal”[20]. No estamos de acuerdo de ubicar a Baltasar Gracián en esta 
categoría como lo hace Onfray. Pero es verdad que esta modalidad de cinismo moderno no duda de hacer de la vida 
humana el combustible para obtener los beneficios buscados.

En “Confesiones de un opiómano inglés” observamos el testimonio de Thomas de Quincey que, según sus propios 
términos, pasa de los placeres a los tormentos del opio. Buscando un hedonismo tóxico culmina en una posición 
cínica. El encuentro con el opio lo sumerge en un “abismo de divino goce”, parece haber encontrado “el secreto de 
la felicidad sobre el que los filósofos habían discutido durante siglo… la felicidad podía comprarse ahora por un 
penique y llevarse en el bolsillo del chaleco, éxtasis portátiles…”[21]. Pero comienza a buscar la soledad y el silencio; 
el goce cínico no tarda en irrumpir en su vida y convertirla en un tormento. “Si el tomar opio es un placer sensual, y 
si tengo que confesar que me he dejado dominar por el vicio hasta el exceso no registrado por ningún otro hombre, 
no es menos cierto que he luchado contra esa fascinadora esclavitud con fervor religioso”[22]. Debió luchar con una 
fúnebre melancolía totalmente incomunicable por palabras que lo sumieron en una desesperación suicida. Sabemos 
que Freud advirtió que el principio del placer parece estar al servicio de la pulsión de muerte y que esta realiza su 
trabajo en forma inadvertida[23]. 

Si bien hemos observado la posición cínica por parte de los sujetos más en vinculación al consumo de otras sustancias 
tóxicas que el alcohol. Nos encontramos con un personaje que destila un cinismo digno de tenerse en cuenta. Se trata 
de Chasrles Bukowski. Un buen testimonio de ello es el título de un libro que contiene una entrevista que le realizara 
Fernanda Pivano: “Lo que más me gusta es rascarme los sobacos”. Ya en el titulo mismo vemos que, ni se trata de un 
goce que pase por el Otro, ni de un goce que necesite recurrir al falo para ser obtenido. Allí plantea lo que piensa de 
los demás: “No me gusta la gente, no he cambiado de idea, son heces vivientes” [24]. Este Diógenes moderno afirma 
“No me gustan las leyes, la moral, las religiones, las reglas. No me gusta dejarme moldear por la sociedad.”[25]

La función del analista es una puerta de salida a ese cinismo contemporáneo, al ofrecer, con la puesta a punto de la 
transferencia, la posibilidad de que esa relación al Otro obturada, como forma de rechazo del inconsciente, encuentre 
otro cause.

1- Epicuro. Sobre la felicidad. Debate editorial. Barcelona, 2001. 
2- Laurent, Eric. Apuestas del congreso de 2008. Página de la AMP. 
3- Laercio, Diógenes. Vida de los más ilustres filósofos griegos (Vol. II). Orbis. Madrid, 1985. Pág. 178. 
4- Ídem. Referencia 1. Pág. 62. 
5- Ídem. Referencia anterior. Pág. 33. 
6- Papiro de Herculano, 1005. col. 4. Bogliolo, Luis. La filosofía Antigua. Difusión, Buenos Aires, 1953. 
7- Walton, Stuart. Una historia cultural de la intoxicación. Océano. México, 2001. 



Copyright Virtualia © 2008 - http://www.eol.org.ar/virtualia/ 7

Enero/ Febrero - 2008#17

8- Ídem. Referencia anterior. Pág. 28. 
9- Ídem. Referencia 2. 
10- Ídem. referencia 1. Pág. 74. 
11- Bauman, Zygmunt. Modernidad líquida. Fondo de Cultura económica. Argentina, 2003. Pág. 11. 
12- Ídem. Referencia anterior. Pág.81. 
13- Bauman, Zygmunt. Amor líquido. Fondo de Cultura económica. Argentina, 2005. 
14- Bauman, Zygmunt. Vida líquida. Paidós. Argentina, 2006. Pág. 109. Pág. 113. 
15- Bauman, Zygmunt. Miedo líquido. Paidós. Argentina, 2006. 
16- Bauman, Zygmunt. Vida de consumo. Fondo de Cultura económica. Argentina, 2007. Pág. 24. 
17- Ídem. Referencia anterior. Pág. 26. 
18- Tarrab, Mauricio. En las huellas del síntoma. Grama ediciones. Buenos Aires, 2005. Pág. 99. 
19- Onfray, Michel. Cinismos. Retrato de los filósofos llamados perros. Paidós. Buenos Aires, 2002. Pág. 26. 
20- Ídem. Referencia anterior. Pág. 215. 
21- De Quincey, Thomas. Confesiones de un opiómano inglés. Centro editor de América Latina. Buenos Aires, 1978. Pág. 42. 
22- Ídem. Nota anterior. Pág. 8. 
23- Freud, Sigmund. Más allá del principio del placer. Amorrortu editores. Buenos Aires, 1986. 
24- Bukowski, Charles. Lo que más me gusta es rascarme los sobacos. Editorial Anagrama. Barcelona, 1987. Pág. 22. 
25- Ídem. Referencia anterior. Pág. 29. 


