
http://virtualia.eol.org.ar/ 1

Noviembre - 2014#29

Trueno y tónica 
(o pequeña introducción musicalizada al Japón de Lacan) 
Marcus André Vieira

Cuando descubrí que mi “ponencia” sería la última de la loca Buenos Aires decidí traerles un entretenimiento más 
que algo pretendidamente importante, ya que, nuestra caja de aprendizajes y de bien decir ya está agradablemente 
llena.

Concebí entonces un entretenimiento musical, no exactamente sobre el Japón de Lacan, ya que muchos han abordado 
las referencias de Lacan sobre Oriente con gran conocimiento, sino sobre las relaciones entre goce y semblante a partir 
de algunas referencias, recogidas en elSeminario 18, referidas a lo que Miller denomina, no sin ironía, el “estatuto 
japonés del sujeto”[1]

 

1. No hay
Parto de una historia oída hace tiempo sobre una moda en Tokio, nada oriental, más bien, típicamente estadounidense. 
Los portadores de un celular especial introducían una gran cantidad de datos, tales como el color o el equipo 
preferido, barrio, ciudad de residencia además de responder algunas preguntas. Bien, cuando dos celulares afines 
se encontraban en el subte o en el colectivo, sonaba la misma señal que indicaba: tengo algo que ver contigo. Esto dio 
como resultado muchos casamientos.

¿Por qué tendemos a sonreír? Porque somos partidarios del no hay, de la inexistencia de la relación sexual, lo que nos 
da la fuerza de una mirada irónica para montajes como estos que intentan construir puentes sobre la laguna real de 
la diferencia sexual. A pesar de ello, sabemos que a partir de esos encuentros en el subte las personas se casan, nacen 
hijos, suceden cosas. Este tipo de ficción es del mismo género que aquellas sustentadas por la ciencia actual ya que 
ficciones análogas crean nuevos mundos.[2] Las ficciones no son meras ilusiones, tienen efectos en lo real.

Si no hay y si las apariencias engañan, se puede creer que solo hay camino hacia lo real a partir de ellas. Una consecuencia 
de nuestra premisa sería que sólo habría real a partir de lo imaginario. Es la tónica de hoy. El padre era la ficción que 
nos ayudaba a creer en un real más allá de las apariencias que se confundiría con la verdad (que sólo él portaba) sobre 
la relación sexual. Con la trascendencia paterna desplomándose, se difunde la idea que la buena ficción es la que 
funciona y se funda el cinismo pragmático contemporáneo: cualquier cosa vale siempre que dé algún lucro o goce.

La paradoja es que, en vez de tener identidades dinámicas y plásticas, finalmente libres del yugo paterno, vemos, 
al contrario, la fijación de las identidades como alternativa del desenfreno del goce. Hay tendencia a pegarse a un 
semblante específico de modo rígido, ya no aquel que el padre sugiere sino, alguno que se tornará identidad por lo 
imaginario, o, como se dice, un modo de goce. “Compulsivo”, “mujeres que aman demasiado”, “alcohólico”, TDAH, 
la lista es grande.[3]

¿Estas serían nuestras únicas posibilidades de articulación entre real e imaginario? ¿El Padre o las comunidades de 
goce?[4]

 



http://virtualia.eol.org.ar/ 2

Noviembre - 2014#29

2. Algo más
La articulación entre el registro de lo imaginario y la relación sexual retomada en el Seminario 18 es aquí de gran 
valor. Tendemos a pensar que la civilización es el imperio de las apariencias, pero para Lacan, es lo contrario desde 
el inicio de su enseñanza. Las imágenes dictan las reglas en el reino animal, no son construcciones civilizadas de los 
hombres. Los animales no solo se orientan por lo genético, se orientan también por las apariencias y por eso pueden 
ser engañados, pueden aprender, etc. La relación sexual humana cuenta con lo imaginario en esta función así como 
los animales. Entonces, no hay la oposición lo natural de los animales y lo cultural (simbólico/imaginario) de los 
hombres.[5] La distinción vendrá por otro ángulo, como se lee en este pasaje:

“La única diferencia (entre el comportamiento sexual humano y el del animal) es que este semblante se vehiculiza 
en un discurso, y que en este nivel de discurso –y solo en este- es llevado hacia, permítanme, algún efecto que no 
fuera del semblante. De aquí que en lugar de tener la exquisita cortesía animal, ocurre que los hombres violan a las 
mujeres o inversamente. En los límites del discurso, por cuanto este se esfuerza en sostener el semblante mismo, hay 
de tiempo en tiempo real. Lo llamamos pasaje al acto (...) (S18: 31)”.

La inversión resulta clara: el sexo animal es cortés porque está regido por la apariencia. El humano es el de un goce 
que las excede e irrumpe con violencia. Para el hombre, por ser un ser de discurso, hay un goce extra, desregulado. 
No es por ser más civilizados que somos hombres, al contrario, es porque somos excesivos, capaces de una violencia 
muy particular. Ella es nuestra humanidad.

Lacan indica además, que esta violencia es proporcional a la necesidad de fijarse en el imaginario de la forma. Cuanto 
más fijo, más próximo del animal, más chance de violencia. Se concluye que ese “algo más” surge como una ruptura, 
pasaje al acto, en la dependencia del modo como se imbrincan real e imaginario.

Es lo que nos permite soñar con otra vía. ¿Es posible encontrar un lugar para lo imposible en la red discursiva y no 
fuera de ella (un delirio naturalista, por ejemplo) en un mundo dónde el camino paterno no dicta las reglas? Uno 
de los “intermediarios” para retomar el término de Miller, usado por Lacan, aquí no será Joyce, sino el Japón, como 
en el célebre pasaje, donde el sujeto se apoyaría “en cielo constelado, y no en un trazo unario, para su identificación 
fundamental”.[6]

Al cortejo animal, de semblantes fijos y la caballerosa cortesía occidental, de ficciones organizadas en torno de un 
semblante de excepción, viene a sumarse la inaprehensible cortesía oriental. En vez del Nombre del padre, un juego 
de identificaciones plurales. ¿Qué sería esto?

 

3. Oriente
Lo fundamental, siguiendo a Miller, es distinguir con cuidado apariencia (imaginaria) de semblante (entre imaginario 
y simbólico).[7] Con la primera, entendamos la forma totalizante, la Gestalt, la imagen del otro en el espejo. Ahora, el 
arcoíris, el meteoro y el trueno, destacados por Lacan como paradigmas del semblante (semblant) tienen otra naturaleza 
y función. Ellos no son totalizantes, a pesar de ser fenómenos imaginarios. Son vacíos de sentido y exactamente por 
eso capturados en el orden simbólico como pilares de un más allá del sentido –el trueno como voz del padre- por 
ejemplo.

Según Lacan, el animal no se interesa por ellos por ser incapaz de sustentar alguna función etiológica.[8] No son los 
semblantes los que sustentan su cortesía, sino las imágenes. Es exactamente esa diferencia lo que será fundamental 
de la cortesía japonesa. El discurso estará sustentado allí por una agenciamiento de semblantes y no de apariencias.
[9] En vez de la cortesía de las formas totalizantes del animal, una cortesía únicamente formal, la cortesía oriental. 
Por eso, el “imperio de los semblantes” – como Lacan prefirió llamar al Japón- da a R. Barthes y a nosotros, una 
“embriagante sensación de vacío” de un sujeto que “no esconde nada”.[10]



http://virtualia.eol.org.ar/ 3

Noviembre - 2014#29

No sólo se trata apenas de cambiar el contenido por la forma. Lo lleno por lo vacío. Ese vacío generalizado de las 
formas es una positivización del goce y no lo contrario. Entonces, buscando dar una idea de lo que sería ese modo 
constelado de articular real y semblante, pensé en proponerles algunos ejemplos. Para ello, me apoyaré en lo sonoro 
y no en lo visual (tal como Lacan delinea, con su apólogo de la planicie siberiana y con su énfasis en la caligrafía). 
Considero que sus indicaciones también pueden ser colocadas bajo el prisma de la voz, cuyo lugar original en 
el oriente es apenas mencionado por él con relación alBunraku, forma de teatro japonés que tiene un valor que 
presentifica la diferencia entre occidente y oriente de una clareza tal que me convenció a correr el riesgo de tomar esa 
vía, siempre más difícil. Esto no sería posible sin el trabajo de J. M. Wisnik, músico, poeta y pensador brasilero.[11]

Ahora bien, si al aarcoíris, paradigma del semblante (visual) al modo oriental, podemos contraponerle, con Lacan, la 
constelación, a modo de procuración oriental de los semblantes, al trueno ¿qué contraponerle?

 

4. Tonal y Modal
Entre sonido y silencio existe en el mundo occidental un camino de rutas trazadas previamente, estructuras armónicas. 
La estructura armónica occidental de base se llama  tonal.  Las indicaciones de Wisnik permiten aproximarla, sin 
dificultad, a la estructura que Lacan circunscribe como fundada en el Nombre del Padre y que sustenta una exclusión 
fundamental.[12] Alrededor de lo que es excluído y de la forma de retorno de esa exclusión se desarrollan tanto 
nuestra neurosis cotidiana como la estructura tonal musical que según Wisnik parte del canto gregoriano y encuentra 
su apogeo en la música erudita. A ella se opone otra estructura llamada modal, que nos dará un equivalente sonoro 
del cielo constelado japonés. Oigamos un ejemplo de cada uno.[13]

Primero lo tonal, una canción de cuna siciliana. Suena y parece familiar. Se lanza dejando atrás algo, una pérdida 
fundamental que puede conducir a toda una epopeya para que se retorne al reposo, con el sentimiento de que es 
preciso eternamente recomenzar. Imaginen ahora, una melodía estructurada de otro modo. No más narrativas de 
pérdidas y búsquedas, sino realmente otra estructura. Es lo que demuestra este fragmento del canto de los pigmeos.

¿Extraño no? Tendemos a no llamarlo música. Es una sola garganta construyendo algo que no se separa de nada y no 
busca nada, en un presente eterno sin norte, sin inicio ni conclusión

El mundo tonal incluye siempre una linealidad, un comienzo, medio y fin, que funda nuestra idea de historia. Lo 
modal no precisa restringirse a una melodía, no es una flecha lanzada como la tonal y sí una trama, que cuanto más 
rica y entrecruzada más vibrante. Se cambia la concentración, unidad y la extrema intensidad de lo tonal por la 
pluralidad, la fragmentación y la multiplicidad modal.

Dejemos la polifonía pigmea y para que la diferencia sea más nítida y aproximarnos más a oriente elijamos un modal 
a única voz, escuchemos este fragmento de melodía entonada por una flauta de bambú japonesa.

¿No tienen la impresión de que estamos en otro régimen de espacio y tiempo? Recuerden la voz siciliana.

Se puede hacer varias correspondencias antropológicas y pensar, por ejemplo, que los japoneses son contemplativos 
mientras que nosotros corremos sin cesar, etc. Se puede ir más lejos y articular este par en lo contemporáneo, con 
el rap y el hip hopseñalando la tendencia actual de modalización de un mundo sin padre. Sin embargo, útil es intentar 
aprehender el síntoma en la estructura. ¿Cómo?

 

5. Tónica y trueno
La unidad de las melodías tonales es exactamente una exclusión fundadora, el asesinato freudiano del padre que 
Lacan retoma aquí con el término “occidentado”. Muerto, el padre retorna como si fuera en lo real. Es lo que sostienen 
semblantes “naturales” de excepción como el trueno. Voz de Dios, el trueno encarna, según Lacan, el Nombre del 
Padre, el agujero en el discurso, medida de todas las relaciones y lecturas.[14] Ahora, lo japonés, considerando las 



http://virtualia.eol.org.ar/ 4

Noviembre - 2014#29

características de una relación distinta con el goce –evidente en su escritura- inscribiría lo real como constelación de 
semblantes definiendo su posición de sujeto como la de una “traducción perpetua”.[15]

Pero ¿sería sólo eso? ¿Apenas el cambio de lo uno por lo múltiple? No. Hay también trueno en Japón, pero tiene otro 
lugar y otra función. En el mundo modal, el elemento estructurante no está proscripto y puede presentarse, pues 
no es su falta la que es soporte de todo. La repetición neurótica se sustenta en torno de un vacío estructurante. En 
lo modal la repetición forma parte de la estructura. Ella se da en torno de una base siempre presente que nada tiene 
de nota azul. Lo modal entonces, no es incompatible con la tónica explícita. A su alrededor prosperan modulaciones 
sutiles e infinitas de un tiempo circular. Por eso es fácilmente materializada. Oigan este ejemplo.

Como ven, lo modal no es exclusividad de oriente. Las melodías húngaras, o célticas de la gaita de fuelle exhiben la 
misma estructura.

El trueno, ahora un semblante entre otros, con un lugar de honra aunque rígidamente previsto en la estructura, no 
será más la encarnación de un más allá o más acá del discurso. Todo es semblante al mismo tiempo que la nota de 
base no es cualquiera. Parece posible prescindir del padre sirviéndose de él, pero al precio de sumergirnos en la 
belleza de una eternidad constelada. Como en nuestro fragmento búlgaro.

 

6. Cifra irónica auditiva
¿Qué tiene que ver un análisis con esto? Siguiendo la analogía musical que les propongo es como si la revolución 
freudiana comportase la introducción de un discurso en el que, tal como en el mundo modal, el objeto alrededor del 
cual todo se estructura fuese volviéndose presente de a poco, sin que todo colapse.

En el Seminario 18 esta dimensión fuera del saber de un goce singular del síntoma es articulada al objeto a como la 
plusvalía de Marx (S18: 46). En este sentido, una parte del recorrido de un análisis podría ser imaginada como la 
modalización de una estructura tonal, siempre que se entienda que el objeto voz, lo tónico, en este caso, es singular 
y no predefinido. (rf. Nevermore). Un análisis debe, sin embargo, ir más allá de ese Japón, al final, sabemos, gracias 
al curso de J.

A. Miller, cuánto este real del síntoma ex-siste al propio Otro y también al objeto a. Si Japón muestra como el padre 
puede tornarse objeto que da el tono, espero que con esta captura musical podamos ver que un análisis debe orientar 
al punto en que es preciso producir una extracción del objeto, que vuelva posible su uso como cifra irónica, por 
ejemplo, bajo pena de niponización cristalizada del analizante.

Para terminar con una última imagen sonora, el destino irónico de lo tónico tal vez pueda ser ilustrado con un chiste: 
un niño mosquito le dice a la madre, “Chau, voy a la Ópera”, “está bien hijo”, responde la madre, “pero cuidado con 
las palmas”. Fue la mejor figuración sonora que pude encontrar. Ni trueno, ni palmada de una pesada mano paterna 
por ejemplo sino, palmas. La palma figura aquí un real, inscripto en el discurso, pero al mismo tiempo tomado en su 
contingencia libre de los grilletes fantasmáticos. No son el puro kayrós o acontecimiento crucial que retrata el haiku (es 
otro aspecto del Japón, zen, que no abordaré aquí), sino lo real en un análisis, que se mantiene con lo que resta de 
la fantasía – el dicho materno, por ejemplo- que ordena la relación con el otro sexo para nuestro pequeño mosquito 
obsesivo. Mientras que él pueda reírse del chiste, se vacía la tragedia y las palmas se vuelven apenas presencia 
contingente del instante crucial, clap! Rimando la osada aventura de vivir, lo que permite su colectivización en los 
tambores o quizás, hasta en los aplausos.

Todos los sonidos de este texto fueron extraídos del CD que acompaña el libro XXX de José Miguel Wisnik, músico, compositor y ensayista 
brasileño. 
Traducción. Silvina Rojas | Revisión: Celeste Viñal

NOTAS
1.	 Cf Miller, J-.A. Harangues. Paris: Eolia, 1990, p. 5. Entiéndase, sin embargo, que no se hablará del Japón o de China, sino solamente de un 

Japón semblan tizado, tomado como ficción necesario al enlace de algún real, nada antropológico, que tenga por origen y fin un análisis. 



http://virtualia.eol.org.ar/ 5

Noviembre - 2014#29

O, como decía Barthes, «sin pretender (...) analizar realidad alguna, sino destacar en alguna parte del mundo un cierto número de trazos 
y formar deliberadamente un sistema. Es e se sistema que llamaremos de: Japón”. Barthes, R. O Império dos signos, São Paulo, Martins 
Fontes, 2007, p. 7.

2.	 “El cromosoma y su combinación XY o XX (...) no tiene nada que ver con lo que está en juego (...): las relaciones entre hombr e y mujer” 
(S18: 30). En cuanto a las feromonas: “Mujeres olían remeras que algunos hombres habían usado para dormir por varias noches. Se verificó 
que las mujeres preferían los olores correlacionados a las proteínas de histocompatibilidad que les faltaban, lo que puede traducirse: 
excitémonos con aquellos qu e tienen sistemas inmunológicos complementarios, mejor aún, quienes tienen olores parecidos se encuentran” 
(Cf. Vieira, M. A. “Sexo cortés”, Clique n. 2, 2003).

3.	 Una manera define toda una apariencia que pasa a vales como identidad. Hay espacio para variaciones y hasta creatividad, como por 
ejemplo, en el Orkut, hecho de comunidades que son modos de goce, tales como” pienso con la heladera abierta”; “subo la escalera de 
dos en dos”; “celular de borracho es un arma”; “leo etiqueta del shampoo cuando me baño” , por ahí va la cosa. A pesar de eso, la cosa es 
bastante rígida porque si me desprendo de esas marcas de goce identificatorio no puedo ser nada más.

4.	 Laurent, E. Curinga 14, Belo Horizonte, 2000, p. 169.
5.	 “Hacer de hombre... todo lo testimonia, incluso las referencias usuales a los comportamientos sexuales en los mamíferos super iores [...] 

que muestran el carácter esencial, en la relación sexual, de algo que nada tiene que ver con el nivel celular, cromosómico o no, o con un 
nivel orgánico, sino con algo propiamente etológico que es el nivel de la apariencia [...]. Con certeza el comportamiento sexual humano 
consiste en una determinada conservación de esa apariencia animal” (S18: 31).

6.	 Lacan, J. “Lituraterra” (1971). Em: Outros escritos. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 2003, p. 24, o S18: 48 e 117.
7.	 “Sería totalmente errado decir que el meteoro [como paradigma del semblant] es imaginario, pero “el arco-iris es pura apariencia”, y 

además “también es real”, “el asunto no está totalmente resuelto”. De todos modos, Lacan es explícito: “el arco-iris es un fenómeno 
que no tiene ninguna especie de interés imaginario, nunca se vio a un animal prestarle interés.” (Seminario 3, 04/07/63). A partir de las 
indicaciones de Miller. Miller, J. A. De La naturaleza de los semblantes, Buenos Aires, Paidós, 2002, por ejemplo en la p. 14.

8.	 “Observen bien que lo que caracteriza desde el origen al arco iris y al meteoro, (...) es que, precisamente, detrás nada se oculta. Esta 
enteramente en esa apariencia. Lo que lo hace subsistir empero para nosotros, al punto que no paramos de hacernos preguntas sobre él, se 
debe ún icamente al eso es del origen, a saber, la nominación en cuanto tal del arco iris. No hay más que ese nombre”, Ibid.

9.	 Es efectivamente bajo el modo de significante como aparece lo que ha de movilizarse en la naturaleza: trueno y lluvia, meteor os y 
milagros. Todo ha de ordenarse aquí según las relaciones antinómicas en que se estructura el lenguaje (Seminario 13, 01/12/65) e S18-22.

10.	 “Según nuestros hábitos, nada comunica, nada comunica menos acerca de si que un tal sujeto, que, finalmente, no esconde nada. Solo los 
tiene que manipular: son Uds. un elemento entre otros del ceremonial donde el sujeto se compone justamente por poder descomponerse. 
El bunraku, teatro de marionetas, permite ver su estructura, harto ordinario, para aquellos a quienes esta les da sus costumbres mismas” 
Lacan, J. “Lituraterra”. Em: Otros Escritos. Paidós, Bs.As., 2012, p. 28. El sujeto japonés se presenta así, para nosotros, como fundado en una 
subjetividad “rasa”, que manipula rígidos códigos de corte sía sin que nada más profundo pueda suponerse allí, lo que da “el sentimiento 
embriagante de que lo japonés no esconde nada”.

11.	 Wisnik, J. M. S. O som e o sentido - uma outra história das músicas. São Paulo: Companhia das Letras, 1989 e Tatit, L. Semiótica da canção - 
melodia e letra, São Paulo, Escuta, 1999 (2ª Ed.).

12.	 El canto gregoriano seria su punto de partida. Él es movido por la idea de un “buen camino para alcanzar lo divino”, de allí, hasta la 
música clásica, que se liga más con un “camino problemático” cf. Wisnik, 1989, p. 138. Recordando que Lacan aproxima el Nombre del 
Padre a la religión (Cf. Lacan. J. O seminário livro 23, Rio de Janeiro, JZE, 2007, p. 131-132).

13.	 Eso porque, si separamos la escisión ritmo y melodía, no sería ella la que haría la diferencia. Es verdad que lo tonal se c aracteriza 
exactamente por considerar los ritmos y es también verdad que lo modal, aquello que tendemos a llamar tribal o primitivo, los utiliza 
en gran escala, pero e s exactamente esa dicotomía que queremos alejar ya que solo ayuda a convencernos de lo que queremos. Vean, es 
exactamente porque eliminamos los tambores por considerarlos primitivos que cuando los escuchamos sentimos la música como primitiva, 
es entonces, que eso nos sirve de demostración de que tenemos razón.

14.	 “El trueno es el meteoro más característico, el más original, aquel del cual no se duda, que está ligado a la estructura. Si terminé mi discurso 
de Roma con la evocación del trueno, no es porque sí, por capricho. No hay Nombre-del-Padre que se pueda sostener sin el trueno, como 
todos saben muy bien, no se sabe de qué es el signo, el trueno. Es la figura misma de la apariencia” (S18: 15).

15.	 Como dirá Lacan, la letra “es promovida como un referente tan esencial como cualquier otra cosa, y eso modifica el estatuto d el sujeto. El 
hecho que el sujeto se apoya en un cielo constelado, y no sólo en el trazo unario, para su identificación fundamental, explica que no pueda 
apoyarse sino e n el Tu, esto es, en todas las formas gramaticales cuyo enunciado mínimo varía según las relaciones de cortesía que implica 
en su significado.” Lacan, J. “Lituraterra”, op. cit. p. 27.


