
SUMARIO

Copyright  Virtual ia  © 2004 -  http://www.eol.org.ar/virtual ia/

#11/#12 Septiembre / Diciembre
2004

Septiembre -  Diciembre 2004 •  Año I I I  •  Número 12

La víctima, su vez, su voz
Por Celio García

Sobre la “violencia urbana”
Por Juan Carlos Indart

Del uso de la violencia
Por Samuel Basz

Desangustiar no desculpabilizar
Por Ronald Portillo

La irrupción del espanto
Por Jorge Chamorro

Al asesinato en una escuela
Por Silvia Elena Tendlarz

Nuestro Elephant en la tragedia de 
Patagones
Por Mario Goldenberg

Violenza sui minori
Por Vilma Coccoz

Cathy Lebowitz entrevista a Josefina 
Ayerza
Por Cathy Lebowitz

El arrebato de furia o reflexiones sobre 
la violencia a partir de la película: “un 
día de furia”
Por Mirta Goldstein

¿Por qué la violencia?
Por Ana Ruth Najles

La violencia en el mundo de la alegoría
Por María Inés Negri

La producción de violencia en el dis-
curso capitalista
Por María Elisa Banzato

DOSSIER VIOLENCIA



Copyright  Virtual ia  © 2004 -  http://www.eol.org.ar/virtual ia/

#11/#12 Septiembre / Diciembre - 2004

2

Nuestro Elephant en la tragedia de Patagones
Por Mario Goldenberg

La orientación lacaniana instaura su ética tomando como eje las modalidades actuales de la civilización y su trauma. Una 
práctica que promueve la responsabilidad de cada sujeto, por su posición, y por ende, por su accionar.

Nuestro Elephant en la tragedia de Patagones

“Si alguien le encontró sentido a la vida, por favor escríbalo aquí.”La frase estaba escrita en el pupitre que usaba Junior, el 
chico que mató a tres de sus compañeros e hirió a otros cinco en una escuela patagónica.” La Nación 29/9/04. 

El episodio de Carmen de Patagones es un signo de la época, no alcanza con decir que era un desquiciado, que fue un brote 
sicótico o una patología encubierta no detectada.

La película “Elephant” dirigida por Gus Van Sant, poco vista en nuestro país,  que recibió la Palma de Oro 2003 en Cannes a 
mejor película y a mejor director; trata de un hecho similar en  un “high school” americano en Portland, Oregon. 

La película recorre la vida de adolescentes que transcurre casi aburridamente, uno saca fotos, otra trabaja en la biblioteca, algu-
nos se dedican a los deportes, algunos mas interesados en el amor. En la película casi no hay padres, los alumnos van y vienen 
de su casa, y los padres no se ven.

Dos amigos solos en una casa, uno de ellos toca en piano “Para Elisa” de Beethoven, otro juega a un videogame, de pronto 
llega una encomienda y todo se desencadena, es un rifle, lo prueban en el garaje, y dice que mañana es el día; aparecen con 
ropa de combate armados hasta los dientes, van al colegio, nadie se sorprende nadie los detiene, llegan al pasillo central y antes 
de comenzar la masacre, uno le dice al otro “¡Divertite!, no hay un delirio mesiánico, ni ningún sentido en juego.

El director tiene el mérito de abordar con altura este espeluznante episodio.

Si intentamos una aproximación al mal desde el psicoanálisis, debemos prestar atención a este film, que no es la comedia de 
asesinatos que Chaplin tituló Monsieur Verdoux, que tenía un carácter de alegato contra la guerra y el nazismo.

Elephant, muestra un mal sin amarre en el sentido, ni siquiera delirante, no hay una cuestión racial, es el mal por diversión, 
donde cualquiera puede armarse con una tarjeta y por encomienda; se puede decir que indica un síntoma social en la economía 
de mercado americana.

La película muestra un vacío de significación, no podemos reducirlo a un pasaje al acto de unos adolescentes desquiciados, 
aunque quizás lo eran.

El film muestra la irrupción de lo disarmónico, en la aburrida armonía de un “high school” pueblerino. Van Sant pensó en la 
parábola del ciego y el elefante. En esta historia, de la que existe una versión del siglo II a.c. en los cánones budistas, varios 
ciegos examinan diferentes partes de un elefante: orejas, piernas, rabo, trompa, etc. Cada ciego está completamente convencido 
de que entiende la verdadera naturaleza del animal basándose en la parte que tiene en sus manos. De esta forma el elefante es 
como un abanico, o como un árbol, o una cuerda o una serpiente. Pero ninguno puede ver el todo.

Tenemos en Carmen de Patagones nuestro “Elephant”. El coro de ciegos, puede decir: que  vieron en el colegio el film Bowl-
ing for Columbine una semana antes, que jugaban al Counter Strike, que fue un brote sicótico o una patología encubierta no 
detectada a tiempo, que no fue un hecho inesperado…etc.

¿Cómo leer un hecho así? Si lo tomamos aisladamente, sin duda es un pasaje al acto, pero entra en serie, con Columbine, con la 
escuela de Belsán en Chechenia, con el 11/S en NY, con las bombas de Atocha en Madrid, etc.

Es la época, podemos decir de la civilización y su trauma. Vivimos entre el stress pos-traumático y el stress pre-traumático. 

La declinación de los Ideales, que implicaban una regulación, produce sujetos que no creen en nada: “Si alguien le encontró 
sentido a la vida...”, nos encontramos con nuevas modalidades de la adolescencia que no les interesa nada, no les interesa saber 



Copyright  Virtual ia  © 2004 -  http://www.eol.org.ar/virtual ia/

#11/#12 Septiembre / Diciembre - 2004

3

nada, solo divertirse bajo un  fondo de aburrimiento generalizado; nuevas formas de fracaso escolar,  de violencia, de consumo 
de drogas y alcohol, de anorexia y bulimia y también de graves  inhibiciones.

El episodio de la escuela Islas Malvinas, es preocupante, no para determinar solamente la “patología” de quien irrumpió a los 
tiros contra sus compañeros, sino también la incidencia traumática en los demás estudiantes y en los demás establecimientos 
educativos del país. Desde la orientación lacaniana, en nuestra Escuela, pensamos que el sujeto es siempre responsable, incluy-
endo niños, adolescentes y también en estos casos extremos, que la ley jurídica considera inimputables, nuestra clínica tiene 
como objetivo responsabilizar al sujeto. Hay un deber ético de la comunidad de prestar atención a los jóvenes, de permitir una 
mayor incidencia de los “psy” en los ámbitos educativos, no para “detectar al enemigo”, sino para poder orientar, escuchar a 
alguien que escribe: “lo más sensato que podemos hacer los seres humanos es suicidarnos”, y no solo en situaciones de extrema 
gravedad, sino en jóvenes o niños, cuyo sufrimiento no es ruidoso, no llegan a los medios,  donde no hay espectáculo mediáti-
co.

Buenos Aires 29/9/04


