#27 Diciembre - 2013 @YVirtualia

HACIA EL CONGRESO DE LA AMP: “Un real para el siglo XXI”

Notas de lectura - 1er. Capitulo del curso Piezas sueltas

Frida Nemirovsky

El curso de J.A.Miller 2004-2005 me ha suscitado algo que el autor mismo resalta y es que este curso no es como los
demads. Las piezas sueltas -dice- son lo “que tengo que arrancarme para traérselo”. Es una actitud analitica porque
a un analizante no se le pide otra cosa.”[1] “Debe garantizarse al analizante que, surja lo que surja, no carecera de
relacion.”[2] Hasta aqui el procedimiento freudiano y que Lacan tradujo como Sujeto supuesto Saber y que para
simplificar escribimos S1-52. En el Seminario La Angustia Lacan aisla la funcién de la pieza suelta y serd la pieza
suelta el esbozo de lo que va a elucubrar como objeto “a”. La pieza suelta no es un todo sino que, precisamente,
remite a un todo que ella no es.

Lacan ensefia que una vez que se la ha separado como tal, se torna enigmética. De ese modo cuando ya no sirve para
nada es una figura fuera del sentido, pero en ese momento, en que no sirve para nada, es cuando es homologable al
goce puro, si el goce es precisamente lo que Lacan en Aiin -Sem 20- propone como lo que no sirve para nada.

A criterio de Miller él ensambla esta pieza suelta, ala que llama bricolaje, segtin Levy-Strauss, creando un lazo esencial
entre la estructura y esa pieza suelta. El bricolador acumula, sin saber por qué, piezas sueltas que siempre podran
servir. Luego, cuando tiene el proyecto, se las arregla con un conjunto finito de materiales de origenes diversos y
heterdclitos; desde el punto de vista psicoanalitico Miller hace la comparacién con el Seminario El sinthome, donde
el cuerpo es un conjunto de piezas sueltas. No lo notamos en la medida en que permanecemos cautivados por su
imagen. La palabra indivisién se convierte en lo que el individuo debe a la vision.

Digamos que acé la estructura sistema es de orden simbélico y debe ser distinguida de la estructura division.
Para Lacan se vuelve cada vez més insistente, al final del Seminario Aiin, la interrogacién de cémo se pasa de esta
estructura-division, de la division significante de los elementos, a la estructura-sistema. Se trata de saber en qué
medida el elemento conserva de la pieza suelta. A partir de esto Lacan interroga el inconciente estructurado como un
lenguaje, por eso “el inconciente en tanto le doy el soporte de su desciframiento, no puede estructurarse sino como
un lenguaje, un lenguaje siempre hipotético respecto a lo que lo sostiene, a saber lalengua. Este enunciado de Lacan
apunta a la estructura-sistema y aqui se produce la diferencia entre ambos, lenguaje y lalengua.

Una vez que lalengua surge detras del lenguaje éste es rebajado a un estatuto de elucubracion de saber sobre lalengua.

El lenguaje es el sistema gramatical o lingtiistico que construimos o inventamos a partir de lalengua. En eso se funda
el debate entre fildsofos y lingtiistas. Lacan llega a decir que el lenguaje es una ficcion, que no existe como tal. Que es
una construccién. Es el intento por saber algo respecto de la funcién de lalengua. Esto abre el camino al sinthome, y
a la elaboracién que lo lleva a trabajar en la construccién de los nudos.

Diferenciar el lenguaje de lalengua afecta nuestra referencia al inconciente en la practica analitica: el inconciente deja
de ser un dato inicial. El sinthome, que Lacan inventa después del Seminario Azin es una pieza suelta que se separa
para disfuncionar, porque es una pieza carente de funcién o que no tiene otra que la de trabar.

Podemos entonces afirmar que de lo que se trata, en el analisis, es de encontrarle una funcién eminente a esa pieza
suelta.

Si bien es cierto que mi lectura de los Cursos de J.A. Miller la acompafio generalmente tomando notas, en este caso
y tratdndose de una introduccién al Seminario El Sinthome , de Lacan, fui mucho mds cuidadosa, a pesar de lo cudl
se me abrieron otros interrogantes. El pasaje que hizo Miller de la primera ensefianza de Lacan a la segunda la llamoé
un cambio de paradigma, y el énfasis creo que, al igual que aca la cuestién era el goce, es decir, a dénde iba a parar
el goce luego del atravesamiento del fantasma y qué incidencia tenia esto en el fin del andlisis. El desarrollo de la
ensefianza de Miller sobre el Seminario El Sinthome, tercera escansién en la ensefianza de Lacan, abre para mi la idea
no sélo de un nuevo paradigma, sino un nuevo psicoandlisis. Y esto me parece crucial en mi préctica cotidiana, pero
a su vez retorna la pregunta sobre mi condicién de analizante que ha dado por concluido su anélisis, pero sin dejar
de interrogarme sobre esta actualidad de lectura y su incidencia en la practica actual.

http://virtualia.eol.org.ar/ 1



#27 Diciembre - 2013 @YVirtualia

Notas
1.  Miller, J.A. p. 13, Piezas Sueltas, Ed. Paidds. 2013 , Bs. As.
2. Ibid.

http://virtualia.eol.org.ar/ 2



